Morgenrot des neuen Lebens Predigt zum 2. Sonntag nach Epiphanias Jeremia 14, 1-9

1Dies ist das Wort, das der Herr zu Jeremia sagte Uber die
groBe Dirre: 2Juda liegt jammerlich da, seine Stadte
| verschmachten. Sie sinken trauernd zu Boden, und
Jerusalems Wehklage steigt empor. 3Die GroBen schicken
ihre Diener nach Wasser; aber wenn sie zum Brunnen
kommen, finden sie kein Wasser und bringen ihre Gefal3e
leer zuriick. Sie sind traurig und betriibt und verhillen ihre
Hdupter. 4Die Erde ist rissig, weil es nicht regnet auf das
Land. Darum sind die Ackerleute traurig und verhillen ihre
| Haupter. sSelbst die Hirschkiihe, die auf dem Felde werfen,
verlassen die Jungen, weil kein Gras wachst. sDie Wildesel
| stehen auf den kahlen H6hen und schnappen nach Luft wie
die Schakale; ihre Augen erléschen, weil nichts Grines
wachst. 7Ach, Herr, wenn unsre Siinden uns verklagen, so
hilf doch um deines Namens willen! Denn unser
. Ungehorsam ist groB, womit wir wider dich gesiindigt
~ haben. sDu bist der Trost Israels und sein Nothelfer. Warum
steIIst du dich, als warst du ein Fremdling im Lande und ein Wanderer, der nur lber
Nacht bleibt? sWarum bist du wie einer, der verzagt ist, und wie ein Held, der nicht helfen
kann? Du bist ja doch unter uns, Herr, und wir heiBen nach deinem Namen; verlass uns
nicht!

Wenn Beluschistan im Iran trocken wird, verwandelt sich die Farbe der Erde - von einem
satten dunklen Braun wird sie rotbraun. Aber Ahmed hat in den letzten Jahren gemerkt,
dass sich die Farbe der Erde verandert hat. Sie ist schon lange nicht mehr rotbraun,
sondern hat ein bleiches Grau angenommen, als ware auch der Erde die letzte Kraft
entzogen und somit jedes Leben. Die Risse in der grauen Erde waren so tief, dass er
seine ganze Hand hineinstecken konnte. Drei Jahre lang gab es keinen einzigen Tropfen
Regen. Ahmad musste an seine Tochter Salima denken - wie sie noch vor einigen Jahren
durchs Weizenfeld rannte, um ihm Essen zu bringen. Jetzt ist kein einziger Halm mehr zu
sehen. Nichts als graue tote Erde, und seine Tochter ist in die Stadt gezogen, wo sie
versucht, Gber die Runden zu kommen. Aber auch das Leben in der Stadt ist kein
Zuckerschlecken. Ahmad hatte eine Entscheidung getroffen. Auch er wiirde das Land
seiner Vorfahren verkaufen und in die Stadt ziehen missen. Und er wollte wissen:
+~Warum?" Kluge Leute hatten ihm einmal gesagt, dass sich das Klima gedndert hat. Aber
diese klugen Leute brauchte er nicht, um ihm das alles zu erklaren. Dass sich das Klima
geandert hatte, konnte er selbst aus bitteren Erfahrungen erkléren. Er wollte aber
wissen: ,Wozu das alles?"

In unserem heutigen Predigttext sehen wir eine ahnliche Situation wie in der Geschichte
von Ahmed aus Beluschistan. Eine Dlrre hatte das Volk Israel so stark betroffen, dass
Menschen, Pflanzen und Tiere in Mitleidenschaft gezogen wurden. Die Dlirre war so
schlimm, dass Uberhaupt kein Leben mehr méglich war. Und fir die damaligen Menschen
war die Flucht in die Stadt nicht einmal ein Ausweg. Es blieb ihnen keine Wahl, als mit
ihren leeren Eimern nach Hause zu gehen, um zu sterben.



Eines bewegt mich sehr an der Situation des damaligen Israel. Sie beschuldigten keinen
einzigen anderen auBer sich selbst. Sie hatten vor Gott gesiindigt und deshalb die
verdiente Strafe bekommen. Und nun, nachdem das alles passiert war, kehrten sie um.
Sie taten BuBe, bekannten ihre Siinden und suchten Gottes Angesicht. Jahrelang hatte
Jeremia gepredigt, dass Unheil tber sie kommen wirde, wenn sie nicht genau das taten.
Dafir wurde Jeremia ins Gefangnis geworfen und gefoltert. Nun aber war alles anders
geworden. Nun kehrten sie um. Sie taten BuBe. Sie bekannten ihre Schuld. Und jetzt
trifft uns ein gewaltiger Schock. Denn obwohl die Menschen BuBe taten, wollte Gott
nichts von derlei Dingen héren. Genau wie sie von ihren Wasserbrunnen mit leeren
Eimern nach Hause gingen, so mussten sie ohne Vergebung mit leeren Herzen nach
Hause gehen. Nicht einmal mehr auf Gott konnten sie zahlen. Das Volk gab aber nicht
auf. Sie beteten weiter. Sie sagten schlieBlich, dass sie in jedem Fall der Vergebung nicht
wirdig seien, aber Gott mége doch um seiner Ehre willen und um der VerheiBung willen,
die er dem Volk gegeben hat, gnadig sein. Und wiederum lehnte Gott ab. Er lieB sich
nicht umstimmen und sagte im folgenden Kapitel sogar, dass er nicht vergeben wirde,
selbst wenn Mose und Samuel vor ihm stiinden, denn er sei des Vergebens mude.

Diese Worte aus dem Jeremiabuch kommen uns befremdend vor. Vielleicht sind wir sogar
verargert und denken: Wie kann Gott nur so unbarmherzig sein? Oder vielleicht ist es viel
eher so, dass wir das Leid gar nicht mit Gott in Verbindung bringen. Und doch ist eben
dieses Leid so universal, dass es eine Antwort fordert. Jeder Mensch, jede Philosophie
und jede Religion auf der Welt muss sich namlich diese Frage stellen:

+Wie kann es sein, dass es so viel Schénes auf dieser Welt gibt und zugleich auch so viel
Schreckliches?"

Und weiter:

~Wenn Schreckliches passiert, warum trifft das Schreckliche einen Menschen und nicht
den anderen?"

Diese Frage ,Warum?" hat Menschen aus allen Generationen und allen Zeiten beschéftigt,
und doch gab es keine richtige Antwort darauf. Hiobs Freunde haben sich weit aus dem
Fenster gelehnt, indem sie die Schuld bei den Leidtragenden gesucht haben. Inzwischen
wissen wir, dass wir niemals den Leidtragenden auch noch die Schuld aufladen durfen.
Das kénnen wir erstens nicht tun, weil wir alle gleichzeitig in Schuld verstrickt sind. Und
zweitens, weil wir nicht Gott sind und nicht Gber seine Gerichte urteilen kénnen. Wie mir
scheint, hatten die Israeliten die ,Warumfrage" nicht. Diese Frage hatten sie sich selbst
bereits beantwortet. Sie wussten es genau: ,Wegen unserer Schuld sind wir in der
Misere!" Und dennoch sehe ich in Gottes Antwort auf eben diese Frage, dass die
Israeliten selbst in ihrem Siindenbekenntnis nicht ganz ehrlich waren. Jesus zitierte
einmal aus dem Jesajabuch, wo Gott gesagt hatte: ,Dieses Volk ehrt mich mit den
Lippen, aber im Herzen sind sie von mir fern."

Im Jeremiabuch sehen wir, dass die Herzenshaltung eine wichtige Rolle spielt. In Kapitel
14 wird gar gesagt, dass die falschen Propheten nach ihrem Herzen weissagten. Aber
ihre Herzen waren gottfern. Kann es sein, dass das Volk Israel ebenfalls mit dem Mund
BuBe getan hat, aber mit dem Herzen doch ganz woanders war? Wenn ja, dann gibt es
auch fir uns ein rotes Warnlicht. Wie oft beten wir theologisch astreine Satze, aber das
Herz ist ganz woanders? Méglicherweise rechtfertigen wir uns sogar: ,Hauptsache ich
habe gebetet!" Kann es aber sein, dass auch unser Gebet nur mit dem Mund und nicht
mit dem Herzen ist?



In unserem Text aus Jeremia 14 begriindet Gott sein Nichtantworten auch damit, dass
das Volk gern hin und her lauft. Damit ist gemeint, dass das Volk eine ganze Reihe von
Gottheiten angebetet hat und je nach Laune mal hier und mal dorthin zum Beten
gelaufen ist. Gott unter vielen. Im wahrsten Sinne , Patchwork-Religion". Gott will aber
keine Patchwork-Glaubigen, sondern Kinder. Er macht da nicht mit. Im ersten Gebot heil3t
es, wir sollen keine anderen Goétter haben. Und Jesus Christus ist der Weg und nicht einer
unter vielen. Der letzte Grund, warum Gott das Gebet der Israeliten nicht beantwortet
hat, ist, weil sie Rettung aus ihrer Misere wollten, aber Gott um seiner selbst willen nicht.
Ehrlich gesagt kann ich jeden verstehen, der in einer tiefen Not zunachst einmal nur die
Not gen Himmel schreit. Diese Not ist es, die erst einmal ganz im Zentrum steht. Gottes
Nichtantworten kann auch eine wichtige Glaubensschule sein, Gott um seiner selbst
willen anzubeten, auch wenn wir nicht erhért werden.

Wenn ich diese drei Grinde, warum Gott die Gebete nicht erhort, auf mich beziehe, muss
ich zu jedem einzelnen sagen, dass das auch mich betrifft. Gebet ohne Herz... Gott ja,
aber zugleich hierhin und dorthin rennen. Und zuletzt auch Gott anbeten, nur weil ich in
einer besonderen Krise stecke.

Wir merken also, dass wir ebenso wie das Volk Israel keinen einzigen Grund als
Entschuldigung vorweisen kénnten. Auch wir missen somit genau wie die Israeliten mit
unseren leeren Gebeten nach Hause gehen. Aber warum traf es gerade sie und nicht
andere? Oder modern gefragt: ,Warum muss das Volk im Iran so viel Leid ertragen?
Warum gibt es da keine Gebetserhérung?" Oder noch viel grundsatzlicher: Warum scheint
der Himmel uns generell verschlossen und bleiben unsere Gebete unerhort?

Uber die Jahrtausende merken wir, dass es bis zum heutigen Tag keine befriedigende
Antwort auf die Frage gibt, warum einige leiden und andere nicht. Und stelle die Frage:
~Wenn wir eine Frage stellen und daflir keine Antwort bekommen, kann es sein, dass wir
die falsche Frage stellen?"

Wenn ich den hebrdischen Text aus Jeremia 14 nehme, sehe ich, dass dort der
Fragepartikel ,Lema" verwendet wird. Diese Frage kdnnte im Hebraischen sowohl
+~Warum" als auch ,Wozu" bedeuten. Die Frage ,Warum" wirde also beinhalten, dass wir
einen Schuldigen finden. Die Frage ,Wozu" aber ist nach vorn ausgerichtet und stellt die
Frage nach dem Sinn. Also wozu das alles?

Und die Frage der Israeliten richtet sich durchaus auf die Zukunft aus. Sie haben keine
~Warumfrage" mehr. Die haben sie selbst beantwortet: Wegen ihrer Schuld. Sie haben
nun eine Zukunftsfrage. Sie hatten eine ,Wozufrage", die nach dem Sinn fragt. Also: ,Wie
soll die Geschichte Gottes mit uns Menschen weitergehen, wenn es uns nicht mehr gibt?"

Aber Gott zog auch hier seinen roten Stift und verweigerte sich. Es schien also auch die
Zukunft verbaut zu sein. Und jetzt drangt sich doch die Frage auf, warum Gott sich
verweigert. Warum lasst er den Himmel so verschlossen, dass Menschen ihn und seinen
Weg mit uns auch fir die Zukunft gar nicht mehr erkennen kénnen? Ja, wir kénnen das
auf unser Leben beziehen. ,Warum wird ein junger Mensch aus dem Leben gerissen und
seine Zukunft somit schlagartig ausgestrichen? Oder Uberhaupt: Warum muss ein
Menschenleben mit einem Haufen Erde zu Ende gehen? Wozu das alles?"

Die Frage nach dem Wozu ist wichtig, weil wir sehen, dass Gott selbst die Frage in Kapitel
13 von Jeremia stellt. Da sagt Gott selbst: ,Kann auch ein Mensch seine Farbe andern
oder ein Leopard seine Flecken?" Und Gott selbst scheint diese Frage zu beantworten,
wenn er sagt: ,Kénnt ihr Gutes tun, die ihr bése seid?"



Diese Worte scheinen eine endglltige Kapitulation zu sein. Der Weg der Menschen zu
Gott ist gesperrt und muss wegen der Bosheit der Menschen gesperrt bleiben. Und
dennoch gibt es einen Weg in die Zukunft. Dieser Weg kann nur dann gebahnt sein, wenn
alle Bosheit entfernt ist. Und diese Bosheit ist erst in Jesus Christus nicht mehr
vorhanden. Durch Jesus Christus wird deutlich, dass Gott die Menschen sowohl in ihrem
Leid als auch in ihrer Bosheit dennoch nicht allein gelassen hat, sondern er ging genau
dorthin, wo die Menschen mit ihrem Latein am Ende sind, und wo wir Menschen auch mit
unseren Gebeten am Ende sind.

Im heutigen Evangelium haben wir das erste Wunder Jesu gehdért, wo er Wasser in Wein
verwandelt hat. Das Wasser war fir die rituellen Waschungen der Juden gedacht. Jesus
nahm also genau dieses Wasser und hat es in himmlischen Wein verwandelt. Genauso
nimmt er unsere Gebete und flllt sie mit seinem Heiligen Geist, sodass nicht mehr
unsere Gebete, sondern seine Gebete gelten. Jesus nimmt auch die trockene Erde
unseres geistlichen Lebens und flllt alles mit seinem Leben. Nicht mehr unser Leben
sondern sein Leben gilt, sodass der Heilige Geist wie eine Quelle aus uns stromt.

Zuriickgekommen zu unserer Anfangsgeschichte: Ahmad fuhr in einer groBen Staubwolke
aus der Stadt seiner Vater in die GroBstadt. Er wollte das graue tote Land hinter sich
lassen. Er schaute nach vorn, dorthin, wo seine Tochter auf ihn wartete, wo es Wasser
gab und vielleicht auch einen neuen Anfang. Die Dirre hatte ihm sein Land genommen,
aber nicht seine Hoffnung. Wir kdnnen das Leid von Ahmad nicht verstehen. Noch
weniger erklaren. Aber wir kdnnen auf sein Leid mit einer Person antworten. Diese Person
ist Jesus. Denn Jesus hat nicht nur die tiefste Not der Menschen im Herzen, sondern auch
das Ziel. Sein Ziel ist es, unsere dirren Seelen in flieBende Quellen zu verwandeln.
Vielleicht auch unser Leben hier und jetzt. Dann wird es wahrlich ein Morgenrot des Irans
geben. Amen.



